
Das irrationale System   (aus Paul A. Baran, Paul M. Sweezy Monopolkapital, Suhrkamp 1966)

Es gehört zum Wesen des Kapitalismus dass Güter und Arbeitskraft regelrecht auf dem Markt gehandelt werden. In 
einer solchen Gesellschaft werden die zwischenmenschlichen Beziehungen von dem Prinzip beherrscht, Äquivalente 
auszutauschen, und dieses quid pro quo gilt nicht nur in Sachen der Wirtschaft, sondern in sämtlichen Lebensberei-
chen.
Natürlich ist das Prinzip des Äquivalententausches in der kapitalistischen Gesellschaft niemals allgemein praktiziert 
worden. Wie Marx in den Schlusskapiteln vom ersten Band des Kapitals überzeugend nachgewiesen hat, wurde die ur-
sprüngliche Akkumulation mit Gewalt und Raub durchgesetzt. Und überall in den dem Kapitalismus unterworfenen 
Kolonien und Halbkolonien sind diese Methoden noch heute in Gebrauch. Trotzdem ist die ideologische Herrschaft des 
quid pro quo absolut geworden. Untereinander und in ihren Lehren für die von ihnen Beherrschten sind die Kapitalis-
ten völlig dem Prinzip des quid pro quo verpflichtet. Es ist für sie eine moralische Norm und zugleich eine Anleitung 
zum Handeln.
 Dieser Verpflichtung liegt ein wesentlicher Fortschritt in der Entfaltung der Produktivkräfte und der Entwicklung des 
menschlichen Bewusstseins zugrunde. Nur der Austausch von Gegenwerten ermöglichte es, die menschlichen und ma-
teriellen Quellen rationeller nutzbar zu machen, was denn auch die wichtigste Leistung des Kapitalismus gewesen ist. 
Dabei darf man nie vergessen, dass die Rationalität des quid pro quo gerade jene kapitalistische Rationalität ist, die auf 
einer gewissen Stufe der Entwicklung mit den grundlegenden Kräften und Produktionsverhältnissen unvereinbar wird. 
Wer das verkennt und das quid pro quo als allumfassende Maxime rationalen Verhaltens hinstellt, verfällt der bürgerli-
chen Ideologie - gerade so, wie die radikal klingende Behauptung, im Sozialismus könne der Austausch von Äquiva-
lenten sofort abgeschafft werden, eine utopische Sicht der  ökonomischen Probleme verrät, vor die eine sozialisti-
sche Gesellschaft sich gestellt sieht. 
Doch schon in der Phase des Kapitalismus bricht das quid pro qtto  als rationales Ordnungsprinzip der Wirtschaft 
und Gesellschaft zusammen. Der Riesenkonzern beraubt die Sphäre des Marktes  großer Bereiche der wirtschaft-
lichen Aktivität und unterwirft sie einer wissenschaftlich geplanten Administration. Dieser Wandel bedeutet, dass 
die Rationalität in den Teilen des Systems ständig zunimmt, ohne dass die Rationalität des Ganzen dadurch in ir-
gendeiner Weise wächst. Im Gegenteil, da die Warenpreise nicht nach den Produktionskosten festgesetzt werden, 
sondern auf den Höchstprofit abzielen, ist das Prinzip des quid pro quo  einer rationalen Wirtschaftsordnung alles 
andere als förderlich.  Es verwandelt sich statt dessen in ein Rezept zur Auf rechterhal-tung des Mangels inmitten 
von potentiellem Überfluss. Menschliche und materielle Hilfsquellen werden nicht erschlossen, weil es auf dem 
Markt kein quid gibt, das sich gegen das quo der möglichen Ausbeute daraus tauschen ließe. Und das ist selbst 
dann der Fall, wenn die Grundkosten eines solchen Ertrages gleich Null wären. In dem entwickeltsten kapitalisti-
schen Land lebt ein Großteil der Bevölkerung in abgrundtiefer Armut, während in den unterentwickelten Ländern 
Hunderte von Millionen unter Krankheit und Entbehrung leiden, weil sie auf keine Weise das, was sie produzie-
ren könnten, gegen jenes, was sie so dringend benötigen, tauschen können. Auf die Unantastbarkeit des Tausches 
von Gegenwerten zu pochen, wenn das, was getauscht werden  soll, nichts kostet, Hilfsquellen zu beschränken, 
wenn ein Großteil davon bereits vor die Hunde geht: das ist doch wohl das gerade Gegenteil jener Rationalität, 
die mit dem Wertbegriff und Prinzip des quid pro quo einmal gemeint war.  dass diese Grundbegriffe des bürger-
lichen Denkens so verkommen sind, zeugt nur von der tiefen Widersprüchlichkeit des Monopolkapitalismus. Der 
Widerspruch zwischen der rasch fortschreitenden Rationalisierung der gegenwärtigen Produktionsprozesse und 
der unverminderten Naturwüchsigkeit des Gesamt- systems verschärft sich immer mehr. Dieser Konflikt zieht 
alle Seiten der Gesellschaft in Mitleidenschaft. Während die Rationalität in immer weitere Bereiche des Bewusst-
seins vorgedrungen ist, hat sich an der Unfähigkeit des bürgerlichen Denkens, die Entwicklung der Gesellschaft als gan-
zer zu begreifen, nichts Wesentliches geändert, was nur die fortbestehende Naturwüchsigkeit und Irrationalität der kapi-
talistischen Gesellschaftsordnung widerspiegelt.
Deshalb wird die gesellschaftliche Wirklichkeit in überholte, alles  auf den Kopf stellende Ausdrücke gekleidet. In ihrer 
Ohnmacht, eine irrationale und gegenmenschliche Gesellschaftsordnung zu rechtfertigen, und unfähig, auf die von dieser 
Gesellschaft aufgeworfenen, immer dringlicheren Fragen eine Antwort zu geben, klammert sich die bürgerliche Ideolo-
gie an anachronistische Begriffe, deren letzte Stunde geschlagen hat. Ihr Bankrott zeigt sich nicht so sehr in der Hervor-
bringung von neuen, als in dem hartnäckigen Festhalten an alten Fetischen und Halbwahrheiten, die nun zu dreisten 
Lügen werden. Und je mehr diese alten Fetische und Halbwahrheiten das bisschen Wahrheit verlieren, das einmal in 
ihnen gesteckt haben mag, desto beharrlicher werden sie dem Allgemeinbewusstsein als Werbeslogans eingehämmert. 

1



Der Anspruch der US-Wirtschaft, ein System des »freien Unternehmertums« zu sein, ist ein Beispiel dafür. Zu keiner 
Zeit ist das Unternehmertum wirklich in dem Sinne frei gewesen, dass jeder, der wollte, sein eigenes Geschäft gründen 
konnte. Doch vermittelte der Begriff ursprünglich einen wichtigen Aspekt der Wirklichkeit, indem er den Unterschied 
zwischen der relativen Freiheit des Konkurrenzkapitalismus und den Beschränkungen innerhalb des Zunftsystems sowie 
des merkantilistischen Staates aufzeigte. Inzwischen hat die Bezeichnung »freies Unternehmertum« ihren begrenzten 
Anspruch auf Wahrheit längst eingebüßt, und so, wie sie sich nun auf die Freiheit riesiger Kapitalgesellschaften bezieht, 
ihre Macht als Monopole ungestört zu gebrauchen, hat sie sich in ein Schlagwort verwandelt, das jeden Wert als 
beschreibende oder gar erklärende Kategorie verloren hat. Ähnlich verhält es sich mit der ständig wiederholten 
Behauptung, die heutige Regierungsform der Vereinigten Staaten sei demokratisch. Wie in allen kapitalistischen Staaten 
sind die eigentumslosen Massen in den USA noch nie in der Lage gewesen, ihre Lebensbedingungen oder die 
Regierungspolitik zu bestimmen. Solange mit Demokratie der Sturz der monarchischen Despotie  und die 
Machtergreifung einer relativ zahlreichen Bourgeoisie gemeint war, bezog sich der Begriff immerhin noch auf 
eine grundlegende Veränderung des gesellschaftlichen Lebens. Was ist von diesem Wahrheitsgehalt jedoch noch 
nachgeblieben in einer Gesellschaft, in der eine winzig kleine Gruppe, gestützt auf unermeßliche wirtschaftliche 
Macht und mit unbeschränkter Verfügungsgewalt über den politischen und kulturellen Apparat der Gesellschaft 
versehen, alle wichtigen politischen Entscheidungen trifft? Die Behauptung, eine solche Gesellschaft sei 
demokratisch, dient also eindeutig dazu, die Wahrheit zu verschleiern, statt sie an den Tag zu bringen.
Oder nehmen wir die Religion, die in der herrschenden Ideologie  noch immer eine große Rolle spielt. dass es 
sich bei der religiösen Vorstellung von der Welt um falsches Bewusstsein handelt und immer gehandelt hat, kann 
ebenso wenig unter den Tisch gefegt werden wie die Tatsache, dass das Christentum und andere Religionen zur 
Rechtfertigung von Eroberung, Ausbeutung und Unmenschlichkeit gedient haben. Und doch hat das religiöse Be-
wusstsein in der Vergangenheit etwas Wahres an sich gehabt, indem es Wissen und Kultur in ihrer Entwicklung 
förderte. Es war die römisch-katholische Kirche, die in Europas dunkelsten Jahrhunderten als Hüterin der 
Sprache, der Gelehrsamkeit und des geschichtlichen Denkens auftrat; und die moderne Wissenschaft nahm in 
einem jahrhundertelangen Kampf zwischen Glaube und Vernunft Gestalt an. Wie verändert ist die Rolle der Reli-
gion heute! Je mehr sie vor dem Rationalismus zurückweichen musste und je unverkennbarer ihr Einfluss auf 
Denken und Handeln der Menschen abgenommen hat, desto stärker bemüht man sich, diesen Bestandteil der 
herrschenden Ideologie an den Mann zu bringen. Der Slogan »Jesus erlöst dich« auf unzähligen Plakatflächen an 
der Straße, die massive Werbetätigkeit von benachbarten Kirchen, die abgekarteten Ermahnungen, einer der über-
all zu findenden kirchlichen Institutionen beizutreten, die geistlichen Botschaften, die mittels Presse, Funk und 
Fernsehen sich über Millionen Haushalte ergießen - all das hat wenig zu tun mit dem Glauben der Menschen und 
ihrer Moral, und noch weniger mit ihrer Vorstellung von Realität. Was auf den religiösen Märkten zum Kauf an-
geboten wird, sind Rezepte, mit deren Hilfe man die »Kraft des positiven Denkens« oder den »Frieden des 
Geistes« erlangen soll - auf einer Stufe mit Likör und Beruhigungspillen, Ozeankreuzfahrten und Sommerkuror-
ten. Die bürgerliche Ideologie ist keine »Weltanschauung« mehr, die im bestehenden Chaos eine Ordnung und im 
Leben einen Sinn suchte. Sie ist zu einer Art Behälter mit Werkzeugen und Reklametricks geworden, mit denen 
das Hauptziel bürgerlicher Politik verwirklicht werden soll. Und dieses Ziel - das die Bourgeoisie in ihren jünge-
ren Tagen noch mit materiellem Fortschritt und individueller Freiheit gleichsetzte - reduziert sich immer aus-
drücklicher auf eine einzige Sorge: Erhaltung des Status quo, sprich der »freien Welt«, mit all ihren handgreifli-
chen Mängeln, Unsinnigkeiten und ihrer Irrationalität.
 Natürlich lässt sich zur Verteidigung dieses Status quo  nichts Vernünftiges vorbringen, und so versucht man es 
auch kaum noch. Statt zu demonstrieren, wie rational und wünschenswert der Monopolkapitalismus ist, 
konzentriert sich seine Verteidigung immer stärker darauf, den Sozialismus - die einzige Alternative -zu verdam-
men und die Revolution - das einzige Mittel, den Sozialismus herbeizuführen - zu denunzieren. Alle Bestrebun-
gen für eine bessere, menschlichere, vernünftigere Gesellschaft werden als unwissenschaftlich, utopisch und zer-
setzend abgestempelt; dabei stellt man die bestehende Gesellschaftsordnung nicht nur als die einzig mögliche, 
sondern auch noch als die einzig denkbare hin.

Der Widerspruch zwischen der wachsenden Rationalität in der  Organisation und den Methoden der Produktion 
auf der einen, der unverminderten Naturwüchsigkeit und Irrationalität im Ablauf des Ganzen auf der anderen 
Seite schafft jene ideologische Wüste, die für den Monopolkapitalismus kennzeichnend ist. Doch müssen wir 
darauf bestehen, dass das nicht »das Ende der Ideologie« bedeutet, wie einige Apologeten des Status quo uns 
glauben machen wollen; die Ideologie des aufstrebenden Kapitalismus ist lediglich verdrängt worden von der 
Ideologie der umfassenden Krise und des Niedergangs der kapitalistischen Weltordnung. dass ihre tragende Säule 
der Antikommunismus ist, ist weder Zufall, noch ist es Ausdruck einer zeitweiligen Verbindung politischer 

2



Kräfte; es geht vielmehr darauf zurück, dass der Inhalt der politischen und wirtschaftlichen Bestrebungen des 
heutigen Kapitalismus hauptsächlich aus Rüstung und kaltem Krieg besteht. Diese Politik kann nur anti sein; es 
gibt nichts mehr, was sie noch pro sein ließe.

Adam Smith sah in der Teilung der Arbeit den Schlüssel zum Reichtum der Nationen, und natürlich hatte er 
recht. Viele vor und nach ihm erblickten allerdings eine dunklere Seite, und sie hatten ebenfalls recht. Nach den 
Worten von Marx ergreift die Teilung der Arbeit »neben der ökonomischen jede andere Sphäre der Gesellschaft... 
und [legt] überall die Grundlage zu jener Ausbildung des Fachwesens, der Spezialitäten, und einer Parzellierung 
des Menschen..., die schon A. Ferguson, den Lehrer A. Smiths, in den Ausruf ausbrechen ließ: >Wir machen eine 
Nation von Heloten, und es gibt keine Freien unter uns.<« * Die großen Sozialkritiker des neunzehnten Jahrhun-
derts, von Owen und Fourier bis zu Marx und Engels, wurden alle von einem Gefühl des Abscheus gegenüber 
diesem tief entmenschlichenden Effekt der kapitalistischen Arbeitsteilung bewegt. Und so sehr auch ihre Ansich-
ten über die richtige Gesellschaftsordnung auseinandergingen, stimmten sie doch in einem überein: Es müssen 
Verhältnisse geschaffen werden, die die Entwicklung von ganzen Menschen, von »Freien« begünstigen, deren 
Fähigkeiten allseitig entwickelt und die in der Lage sind, alle in ihnen steckenden Möglichkeiten zu verwirkli-
chen. Einige von ihnen hatten die romantische Vorstellung einer Rückkehr zum angeblich verlorenen Paradies. 
Andere, von denen Marx und Engels bei weitem den größten Einfluss ausübten, erblickten die Lösung in der 
durch den wissenschaftlichen und technologischen Fortschritt bewirkten Höchstentwicklung der Produktivität der 
menschlichen Arbeitskraft, wie es Marx an einer bekannten Stelle seiner Kritik  des Gothaer Programms aus-
drückt:
... nachdem die knechtende Unterordnung der Individuen unter die Teilung der Arbeit, damit auch der Gegensatz geistiger und körperli-
cher Arbeit verschwunden ist; nachdem die Arbeit nicht nur Mittel zum Leben, sondern selbst das erste Lebensbedürfnis geworden; nach-
dem mit der allseitigen Entwicklung der Individuen auch ihre Produktivkräfte gewachsen und alle Springquellen des genossenschaftlichen 
Reichtums voller fließen - erst dann kann der enge bürgerliche Rechtshorizont ganz überschritten werden und die Gesellschaft auf ihre 
Fahne schreiben: Jeder nach seinen Fähigkeiten, jedem nach seinen Bedürfnissen!

 Marx meinte, dass ein derartig hoher Grad der Arbeitsproduktivität erst „in einer höheren Phase der kommunisti-
schen Gesellschaft« zu verwirklichen sein werde. Wie wir heute sehen können, hat er sich darin getäuscht; unter 
dem Gesichtspunkt der Steigerung der Arbeitsproduktivität war das Potential des Kapitalismus doch größer, als 
Marx oder bürgerliche Sozialwissenschaftler seiner Zeit angenommen hatten. Der Riesenkonzern hat sich für die 
Förderung von Wissenschaft und Technologie sowie dafür, sie für die Produktion von Gütern und Dienstleistun-
gen nutzbar zu machen, als Instrument von noch nie dagewesener Wirksamkeit erwiesen. In den Vereinigten 
Staaten von heute sind bereits die Mittel dafür vorhanden, die Armut zu überwinden, jeden einzelnen mit den 
Notwendigkeiten und Annehmlichkeiten des Lebens zu versorgen, allen zu einer allseitigen Bildung und zu der 
freien Zeit zu verhelfen, die die Voraussetzung ist für die uneingeschränkte Entfaltung aller Fähigkeiten - mit ei-
nem Wort: die Mittel dazu, das allumfassende System der Parzellierung und Reduzierung des Menschen auf eine 
Teilfunktion zu überwinden, von dem Marx schrieb.
In Wirklichkeit ist natürlich nichts dergleichen geschehen. Nach  wie vor sind die Menschen - verkrüppelt an ih-
ren Fähigkeiten und mit verkümmertem Geist - an zersplitterte Funktionen gebunden, gekettet an den engen 
Spielraum, den ihnen die Arbeitsteilung lässt. Und eine Bedrohung ihrer Sicherheit und ihres inneren Gleichge-
wichts, die schon in den Tagen von Marx ihr Haupt erhob, ist in direktem Verhältnis zum Umsichgreifen und 
zum zunehmenden Tempo des technologischen Wandels im Monopolkapitalismus größer geworden.
 Die moderne Industrie betrachtet und behandelt die vorhandne Form eines  Produktionsprozesses nie als definitiv. Ihre techni-
sche Basis ist daher revolutionär, während die aller früheren Produktionsweisen wesentlich konservativ war. Durch Maschinerie, 
chemische Prozesse und andre Methoden wälzt sie beständig mit der technischen Grundlage der Produktion die Funktionen der 
Arbeiter und die gesellschaftlichen Kombinationen des Arbeitsprozesses um. Sie revolutioniert damit ebenso beständig die Tei-
lung der Arbeit im Innern  der Gesellschaft und schleudert unaufhörlich Kapitalmassen und Arbeitennassen aus einem Produktionszweig 
in den ändern. Die Natur der großen Industrie bedingt daher Wechsel der Arbeit, Fluß der Funktion, allseitige Beweglichkeit des Arbeiters. 
Andrerseits reproduziert sie in ihrer kapitalistischen Form die alte Teilung der Arbeit mit ihren knöchernen Partikularitäten. Man hat ge-
sehn, wie dieser absolute Widerspruch alle Ruhe, Festigkeit, Sicherheit der Lebenslage des Arbeiters aufhebt, ihm mit dem Arbeitsmittel 
beständig das Lebensmittel aus der Hand zu schlagen und mit seiner Teilfunktion ihn selbst überflüssig zu machen droht; wie dieser Wi-
derspruch im ununterbroch-nen Opferfest der Arbeiterklasse, maßlosester Vergeudung der Arbeitskräfte und den Verheerungen gesell-
schaftlicher Anarchie sich austobt. 5

Um diese Darstellung auf die Höhe der Zeit zu bringen, muss man lediglich hinzufügen, dass das Größenverhält-
nis der Industrie im letzten Jahrhundert im unvergleichlichen Maße gewachsen ist, dass ihre technische Basis mit 
dem Auftauchen von Automation und Kybernetik weit revolutionärer geworden ist und dass niemals zuvor in so 
vielen Bereichen der Industrie und mit solch erschreckendem Tempo besondere Teilfunktionen abgeschafft wor-
den sind. Wäre da nicht die Ausdehnung der Beschäftigungsmöglichkeiten im sogenannten Dienstleistungssektor 

3



der Wirtschaft (einschließlich des Staates), so wäre es um den Arbeiter, der seine Arbeitskraft verkaufen muß, um 
leben zu können, tatsächlich sehr schlimm bestellt.
 Während das Wachstum des Dienstleistungssektors die den Arbeitsplatz zerstörenden Auswirkungen der moder-
nen Technologie teilweise ausgleichen konnte, hat die Entmenschlichung des Arbeitsprozesses im Kapitalismus 
durch diese Entwicklung und durch andere ähnlicher Art ein neues Ausmaß angenommen. Wir müssen hier nicht 
wiederholen, worauf wir in früheren Kapiteln so nachdrücklich hingewiesen haben, dass ein großer und immer 
größer werdender Teil der Produkte der monopolkapitalistischen Gesellschaft, gemessen an wirklichen menschli-
chen Bedürfnissen, nutzlos, verschwendet oder absolut destruktiv ist. Am anschaulichsten illustrieren das die zig 
Milliarden Dollar an Gütern und Dienstleistungen, die der Militärmaschinerie jedes Jahr in den Rachen geschmis-
sen werden, nur damit die Völker der Welt davon abgehalten werden, ihre Probleme in der einzig möglichen 
Weise zu lösen: durch revolutionären Sozialismus. Doch sind nicht nur jene, die die Militärmaschinerie mit Men-
schen und Material versorgen, mit einem gegenmenschlichen Unternehmen beschäftigt. Das gleiche kann in un-
terschiedlichem Maße von Millionen anderer Arbeiter gesagt werden, die Güter und Dienstleistungen, die nie-
mand braucht, produzieren sowie Bedürfnisse danach wecken. Und so stark greifen die verschiedenen Sektoren 
und Zweige der Wirtschaft ineinander, dass ein jeder auf die eine oder andere Weise an diesen gegenmenschli-
chen Betätigungen beteiligt ist: der Bauer, der die gegen das Volk von Vietnam kämpfenden Truppen mit Nah-
rungsmitteln versorgt, die Werkzeugmacher und Stanzer, die an der komplizierten Maschinerie eines neuen Auto-
modells arbeiten, die Hersteller von Papier und Tinte und Fernsehgeräten, deren Produkte zur Kontrolle und Ver-
giftung der Gehirne benutzt werden und so weiter und so fort. »Es gibt«, schreibt Paul Goodman, »eine >fast völ-
lige Vollbeschäftigung< (mit hochbedeutsamen Ausnahmen), aber es gibt immer weniger Beschäftigungen, die 
notwendig und ohne jeden Zweifel nützlich sind; die Energie erfordern und die besten Fähigkeiten eines Men-
schen in Anspruch nehmen; und die ein Mensch tun kann, ohne seine Ehre und Würde zu verlieren.« 6 Goodman 
hat sicher recht, wenn er betont, dass diese »einfache objektive Tatsache« zur Erklärung der Schwierigkeiten 
wichtig ist, denen junge Menschen in dieser Gesellschaft ausgesetzt sind. Aber es ist noch mehr als das: Es ist 
wichtig für die Erklärung der Entfremdung von der Arbeit, des Zynismus, der Korruption, von denen jeder Win-
kel und Zipfel des Monopolkapitalismus durchdrungen ist und die jemand mit geschichtlichem Verständnis als 
nichts anderes betrachten kann denn als die charakteristischen Züge einer Gesellschaft, die ganz und gar im Nie-
dergang begriffen ist.

Gefragt, ob er seinen Job liebe, antwortet eine der Personen von John Updike: »Zum Teufel, es wäre kein Job, wenn ich 
ihn lieben würde!« Mit Ausnahme einer winzigen Minderheit von Arbeitskräften, die besonders glücklich dran oder pri-
vilegiert sind, würde bestimmt jeder zustimmen. Keiner der eng begrenzten Teilfunktionen, zu deren Verrichtung Arbei-
ter gezwungen sind, haftet etwas Interessantes an; und da der Zweck der Arbeit bestenfalls dunkel bleibt, oft aber 
menschlich erniedrigt, kann der Arbeiter keine Befriedigung in dem finden, was sein Kopf oder seine Hände zu-
stande bringen. Für ihn ist der Lohn- oder Gehaltsstreifen das einzige, worauf es ankommt. Die Bezahlung ist der 
Schlüssel für alles, was den arbeitenden Menschen an Befriedigung in dieser Gesellschaft zugestanden wird: 
Selbstachtung, Status und Anerkennung durch die Mitmenschen, wie sie für sie zu erreichen sind, hängen in ers-
ter Linie vom Besitz materieller Gegenstände ab. Das Haus des Arbeiters, das Modell seines Autos, die Kleider 
seiner Frau - all das gewinnt eine große Bedeutung als Kennzeichen für Erfolg oder Versagen. Und trotzdem ver-
lieren diese Gegenstände des Verbrauchs innerhalb des bestehenden Gesellschaftssystems zunehmend ihre Eigen-
schaft, Befriedigung zu geben. Kräfte, die denen ähneln, durch die die Identifikation des Arbeiters mit seiner Ar-
beit vernichtet wird, zerstören auch sein Selbstgefühl als Verbraucher. Da Güter wegen ihrer Eigenschaft als Sta-
tussymbole erstrebt werden, steht das Verlangen nach Ersetzung der alten und billigeren Güter durch neuere und 
teurere nicht mehr in Zusammenhang mit deren Brauchbarkeit, sondern wird zum Mittel, eine weitere Sprosse 
der sozialen Rangleiter zu erklettern. Auf diese Weise wird der Konsum zu einer Art Fortsetzung und Verlänge-
rung des Prozesses, der dem Lebensunterhalt dient. Der Arbeiter steht immer unter dem Druck, sich auf Kosten 
seiner Kollegen in der Fabrik oder im Büro hervorzutun, und der Konsument verfolgt das gleiche Ziel auf Kosten 
seiner Nachbarn nach der Arbeit. Weder der Arbeitende noch der Verbraucher ist jemals wirklich befriedigt; stets 
halten sie Ausschau nach einer neuen Stellung, stets wünschen sie, in eine bessere Gegend zu ziehen. Arbeit und 
Konsum teilen somit die gleiche Ungewissheit: Während sie die Grundbedürfnisse der nackten Existenz befriedi-
gen, verlieren sie zunehmend an innerem Gehalt und Sinn. Auch bei einem anderen Aspekt des Arbeiterlebens 
außerhalb der Arbeitszeit - der Verwendung der Freizeit - sieht es keineswegs besser aus. Herkömmlicherweise 
nimmt man an, dass die Freizeit der »Erholung« dient, das heißt dazu, geistige und psychische Energien nach ih-
rem Zwangsgebrauch bei der Arbeit neu zu beleben und wieder auf interessante Beschäftigung zu richten.

3*9

4



Nun macht die Funktion der Freizeit jedoch einen Wandel durch.  Wie Erich Fromm festgestellt hat, wird Frei-
zeit zu einem Synonym für Zeit, die passiv verbracht wird, für Untätigkeit. Sie bezeichnet nicht mehr ein Tun, 
das jemand machen möchte, im Gegensatz zum Tun bei der Arbeit, das er machen muss; in immer größerem 
Maße bedeutet sie einfach nur Nichtstun. Und der Grund zum Nichtstun ist zum Teil, dass es so wenig zu tun 
gibt, was menschlich interessant wäre, doch mehr vielleicht noch, dass die Leere und Sinnlosigkeit des Lebens 
in der kapitalistischen Gesellschaft das Verlangen erstickt, überhaupt irgend etwas zu tun.
Dieser Hang zum Nichtstun spielte eine entscheidende Rolle bei  der Herausbildung jener Art von Unterhaltung, 
die dazu da ist, die Stunden der Freizeit auszufüllen - an den Abenden, den Wochenenden und Feiertagen, im 
Urlaub. Hauptsache ist, dass das, was geboten wird - Lesestoff, Filme, Radio- und Fernsehprogramme -, keine 
übermäßigen Anforderungen an die geistigen und emotionalen Fähigkeiten der Konsumenten stellt: es soll 
»Spaß« machen, »Zerstreuung« bieten, »Vergnügen« bereiten -kurz, passiv aufzunehmender Zeitvertreib sein. 
Sogar die Form und Darbietung des Stoffes wird davon berührt. Die Vorstellung läuft ununterbrochen; das Kino 
kann jederzeit betreten werden; man kann ein Buch von vorn nach hinten, aber auch von hinten nach vorn lesen; 
ein paar Fortsetzungen einer Serie zu überspringen, macht gar nichts; das Fernsehgerät kann von einem Kanal 
zum anderen geschaltet werden, ohne dass der Zusammenhang oder das Verständnis verlorengehen.
 Andere Arten, »die Zeit totzuschlagen« — welch verräterischer Ausdruck! -, stellen kaum größere Anforderun-
gen. Um Sportsfan zu sein, muss man keineswegs aktiv Sport treiben oder Fertigkeiten erwerben. Zu jeder Zeit 
des Jahres ist für Ereignisse gesorgt, und es ist nicht einmal nötig, ihnen persönlich beizuwohnen, da die Riesen-
konzerne eine einträgliche Form der Werbung darin erblicken, Radio- und Fernsehübertragungen von Spielen 
und Wettkämpfen finanziell zu unterstützen. Regelmäßig werden ausgefeilte statistische Berichte zusammenge-
stellt und in besonderen Büchern und Zeitschriften publiziert, damit selbst Fans, die noch nie in ihrem Leben an 
einem Spiel teilgenommen haben,
in der Lage sind, die verschiedenen Mannschaften und Spieler mit  der Sicherheit des Fachmanns zu diskutieren. 
Zu den verschiedenen Jahreszeiten an dem der Saison entsprechenden Sport interessiert zu sein, heißt, mit ande-
ren Menschen etwas gemeinsam zu haben. Wie die größtenteils nur in der Einbildung bestehenden Vorzüge und 
Nachteile verschiedener Autofabrikate und -modelle werden auch die Stärken und Schwächen von Mannschaften 
und Spielern zu Gesprächsthemen, die sich durch ihre Trivialität in bloßes Geschwätz verwandeln. 

Vielleicht ist für die Rolle, die die Freizeit im täglichen Leben  spielt, nichts symptomatischer als die Entartung 
des Gesprächs zum bloßen Geschwätz. Wie die Freundschaft setzt das Gespräch die Existenz gewisser gemeinsa-
mer Ziele, Interessen und Betätigungen voraus. Freundschaft schließt in sich eine emotionale Bindung; das Ge-
spräch erfordert geistige Anstrengung. Sind diese Voraussetzungen nicht gegeben - leben die Menschen zusam-
men, ohne eine wesentliche Beziehung zu einander zu haben -, müssen Freundschaft und Gespräch gleicherma-
ßen verkümmern. Wenn Menschen sich nichts mehr zu sagen haben, wird der »Tratsch« zur Tagesordnung. In 
dem Maße, wie das Wort Freund verblasst und zur Bezeichnung für jemanden wird, den man mal getroffen hat, 
wird es für eine Vielzahl von Bekanntschaften gebraucht und bezieht sich nicht mehr auf eine besondere Person. 
Das Motiv für Zusammenkünfte ist weniger der Wunsch, mit anderen Menschen zusammenzusein, als die Furcht 
vor dem Alleinsein. Die Beziehungslosigkeit der Menschen auf diesen Zusammenkünften wird oft und bezeich-
nenderweise in Alkohol aufgelöst.
Die Befriedigung, die man sich durch solche Geselligkeiten verschafft, hält nicht lange an; der Katzenjammer ist 
unausbleiblich. Obwohl er vor Einsamkeit fast umkommt, überwindet der einzelne, wie David Riesman festge-
stellt hat, sie nicht dadurch, dass er ein Teilchen in der Masse wird. Der Jammer des Alleinseins und die Schre-
cken des Zusammenseins erzeugen eine ambivalente Haltung, die den Menschen zwischen Mitmachen und Sich-
zurückziehen schwanken läßt. Hat er gerade eine Party mit dem Gedanken verlassen, dass er ebenso gut hätte zu 
Hause bleiben können, geht er bereits zur nächsten und denkt, er könne ja ebenso gut auch dort sein. So ist er von 
einem ständigen Wirbel der Vergemeinschaftung erfasst - auf verschiedenen Stufen und Ebenen natürlich, die von Klas-
se, Status und Einkommen abhängen -oder zieht den Schluss, wie Arthur Miller es ausdrückt, dass man, wenn man 
schon allein sein muss, auch genauso gut zu Hause bleiben kann, und wird zum Einsiedler, der »im Haus 
herumwerkelt«, den Rasen mäht, hinter dem Haus herumbummelt. Brütend und vor sich hinmurmelnd, wendet er sich 
dem Radio zu, hört einen Fetzen der Nachrichten oder einer gesungenen Reklame, dreht das Fernsehprogramm an, um 
den Schluss von einem Western zu sehen, kehrt beidem den Rücken und guckt geistesabwesend in die Zeitung, die mit 
Berichten über Verbrechen und Skandale gefüllt ist - kurz, er geht rastlos von einer An des Nichtstuns zu einer anderen 
Art des Nichtstuns über, während er die ganze Zeit den Beginn der Arbeitswoche gleichzeitig herbeisehnt und fürchtet, 
in der er das kommende Wochenende herbeisehnen und fürchten wird. Unter diesen Bedingungen ist die Empfindung, 
die durch die Freizeit erzeugt wird, eng verwandt mit jener, die einem von der Arbeit eingeflößt wird - quälende, ermü-
dende Langeweile. Nur muss man hinzufügen, dass die Langeweile, die in den Stunden und Tagen der Freizeit empfun-
den wird, noch bedrückender sein kann als jene, die man in der Arbeitswoche durchzumachen hat. Im Falle der Arbeit 

5



erscheint sie als natürlich, als ein Aspekt des grässlichen Zwangs, sein Brot im Schweiße seines Angesichts verdienen zu 
müssen. Die ganze menschliche Geschichte hat das Volk gelehrt, es für selbstverständlich zu halten, dass man, um am 
Leben zu bleiben, mit körperlichem Leid und psychischer Erschöpfung zahlen muss. Solange ihre Lage von Mangel 
beherrscht war, erschien den Habenichtsen diese Rechnung - so grausam sie angesichts des Müßiggangs und des Luxus 
der paar Privilegierten auch sein mochte - schlüssig und überzeugend. Für sie war jede Verkürzung des Arbeitstags, jede 
Reduzierung der Arbeitswoche ein unschätzbarer Schritt in Richtung Freiheit. Heute muss man sich fragen, was von 
dieser Schlüssigkeit, diesem Fortschritt in Richtung Freiheit noch übrigbleibt, wenn man für die Arbeitsqual nur eine 
längere Spanne der Nicht-Arbeit einhandelt, die selbst aller Freude beraubt ist und sich in eine Ver- längerung der 
Arbeit selbst verwandelt, in die Inhaltslosigkeit, die Langeweile und den Stumpfsinn der modernen Freizeit. 
Kann man es noch als vernünftig bezeichnen, die Selbstverleugnung, die Unterdrückung, den Zwang der Arbeit 
aufsichzunehmen, wenn sich nach dem Arbeitstag und am Ende der Arbeitswoche nur die unerträgliche Wüste 
der Langeweile ausbreitet, aus der in unserer Gesellschaft die Freizeit besteht?

Mit der zunehmenden Spezialisierung und Rationalisierung der  Teilprozesse innerhalb der kapitalistischen Wirt-
schaft werden alle Aspekte des Lebens von der Kalkulation durchdrungen. Der einzelne wird von Anfang an in 
eine der gängigen vorfabrizierten Schablonen gepreßt - die von der Gesellschaftsklasse und der Schicht abhän-
gen, der er oder vielmehr seine Familie angehört -; das Ergebnis ist im allgemeinen ein genormtes, typisiertes 
Menschenprodukt, das mittels statistischer Qualitätskontrollen, die vom Kindergarten an von zahllosen Testein-
richtungen an ihm vorgenommen werden, systematisch überwacht wird. Die Reaktionen und Resonanzen dieses 
»Produkts« werden zunehmend automatisch und vorhersagbar. Von Empfangsdamen und Stewardessen, von Ver-
käufern und Tankwarten wird erwartet, dass sie lächeln - ganz gleich, wie ihnen zumute ist, wie sie sich fühlen, 
welche Einstellung sie zu ihrem Gegenüber haben. Im Umgang mit Arbeitern und Angestellten, Lieferanten und 
Kunden muss stets Fröhlichkeit zur Schau gestellt werden - wobei es ebenfalls egal ist, welchen Inhalt und Sinn 
dieser Umgang an sich hat. Desgleichen werden ein Mensch, eine Landschaft, eine musikalische Komposition 
nicht deshalb schön genannt, weil sie besondere Eigenschaften aufweisen, sondern weil ihr Marktwert entspre-
chend dem »letzten Schrei«, ihren Kosten oder der »Unterhaltung« und »Zerstreuung«, die sie bieten, hoch ist. 
Die spontane Identifikation mit Menschen und Dingen wird überall durch Unaufrichtigkeit, durch eine seltsame 
Hochschätzung verstaubter Überzeugungen und Ideale ersetzt. Wie Pawlows Hund, der auf den Klang der Glocke 
reagierte, hascht man bei vorgeschriebenen Gelegenheiten nach vorgetäuschter Auf- merksamkeit, bezeugt ein vor-
getäuschtes Interesse an einem Buch oder einem Gespräch, stellt seine vorgetäuschte Sorge über die politischen Ent-
wicklungen im In- und Ausland zur Schau, drückt seine vorgetäuschte Freude oder Betrübtheit bezüglich bestimmter 
Ereignisse im Leben anderer aus, legt an festgesetzten Daten wie Weihnachten, Geburtstagen, Jubiläen eine vorge-
täuschte Freude an den Tag.
Dieser Mechanismus, der die Beziehungslosigkeit und das Fehlen  emotionaler Bindungen verdeckt, sorgt für ein mehr 
oder weniger reibungsloses Zusammenleben der Menschen. Er sorgt dafür, dass sich die Menschen mit oberflächlicher 
Höflichkeit behandeln, erzwingt die Aufrechterhaltung bestimmter Verhaltensnormen, erhält Kirchen, Wohltätigkeits-
organisationen und Klubs am Leben und liefert für einen Großteil der kulturellen Aktivität der Gesellschaft die Grund-
lage. Seine Begrenztheit tritt jedoch immer mehr hervor und verringert in immer stärkerem Maße seine Wirksamkeit.
 In dem Maße, wie die Unaufrichtigkeit jeden Winkel der Gesellschaft durchdringt, wird es schwerer und schwerer, sie 
für bare Münze zu nehmen. Wenn die Menschen erst einmal erkennen, dass das, was man ihnen entgegenbringt, tat-
sächlich Unwahrhaftigkeit ist, dann ist der Inhalt des Vorgetäuschten für sie belanglos, und nur die Tatsache, getäuscht 
worden zu sein, wird erlebt. Durchschaut ein Mensch, der angelächelt wird, erst einmal das Künstliche, Unaufrichtige, 
ja Gezwungene dieses Lächelns, dann hört es auf, ein Zeichen für menschliche Freundlichkeit, Güte und Wärme zu 
sein. Er wird es dann mit einem gleichfalls künstlichen, unaufrichtigen, gezwungenen Lächeln erwidern, wodurch der 
Gesichtsausdruck beider aufgehoben wird und nichts hinterlässt als die gegenseitige Gleichgültigkeit, die er eigentlich 
verbergen sollte.
Das gleiche geschieht, wenn einem Künstler klar wird, dass die Aufnahme, die sein Werk findet, gar nicht seinem Ta-
lent und seiner Einsicht gilt, sondern bloß den zwanghaften Drang der Leute widerspiegelt, sich nach der augenblickli-
chen Mode zu richten: Seine ganze Schaffenskraft wird zur Heuchelei. Er versucht, die geheuchelte Gunst des Publi-
kums zu erringen, und das Ergebnis ist, dass die eine Heuchelei die andere aufhebt: Der Künstler hat seinem Publikum 
nichts mehr mitzuteilen, und das Publikum verschafft ihm keine Einfalle. Da die Bande zwischen Kunst und Gesell-
schaft zerrissen sind, kann die Kunst sich selbst kein Medium der Wahrheit mehr sein, und die Gesellschaft ist eines 
der wenigen Mittel beraubt, die sie in ihrer ganzen Geschichte befähigte, Wahrheit zu erfassen. 
Wo der Mechanismus der Täuschung jedoch fast völlig versagt und nicht mehr die Funktion erfüllt, die Aufrechterhal-
tung grundlegender menschlicher Kontakte zu ermöglichen, das ist der Bereich der Beziehungen zwischen den Ge-

6



schlechtern. Hier kann Spontaneität am allerwenigsten vorgetäuscht werden, denn Spontaneität und die Fähigkeit, sich 
emotional füreinander zu engagieren, sind hier nicht bloß Komponenten der Beziehung -sie machen geradezu ihr We-
sen aus. Hier kann man durch Verstellung, selbst wenn sie nicht als solche empfunden wird, nicht mehr die Verdrän-
gung libidinöser Triebe und die Unfähigkeit, sinnliche Befriedigung zu finden, überdecken. Hier können alle Anstren-
gungen, den schönen Schein von Zärtlichkeit, behaglichem Zusammensein, Familienglück zu wahren, nicht mehr ver-
bergen, was Marx als die Selbstentfremdung des Menschen bezeichnete und was nach ihm Freud die »Affekt-Verküm-
merung« des Individuums nannte.
Das Phänomen selbst ist keineswegs jüngsten Ursprungs. Verdrängung war stets ein Kennzeichen der Ausbeutung des 
Menschen durch den Menschen. Indem sie das Freiheitsstreben zügelte, die Abneigung gegen Plackerei und Selbstver-
leugnung mäßigte und Mitgefühl und Solidarität gegenüber den Mitmenschen zunichte machte, hat die Verdrängung 
den Menschen so geformt, dass er fähig wurde, auszubeuten und ausgebeutet zu werden. Wie Freud sagt, »ist es un-
möglich zu übersehen, in welchem Ausmaß die Kultur auf Triebverzicht aufgebaut ist, wie sehr sie gerade die Nichtbe-
friedigung (Unterdrückung, Verdrängung oder sonst etwas?) von mächtigen Trieben zur Voraussetzung hat.« 
Viele Jahrhunderte hindurch gewannen die Kräfte der Verdrängung einen Großteil ihrer fürchterlichen Macht aus zwei 
Quellen, die relativ unverändert blieben. Eine davon war der einschneidende Mangel, der - den damaligen Bedingun-
gen entsprechend zu Recht - als unabwendbare Naturgegebenheit angesehen wurde. Die Verteilung der Lasten, 
die den Menschen durch diesen Mangel auferlegt wurden, konnte natürlich in Frage gestellt und kritisiert wer-
den: die damit verbundene Ungerechtigkeit ließ das Volk fast ständig protestieren; es konnten überzeugende Ar-
gumente vorgebracht werden, dass die gräßlichen Auswirkungen des Mangels in einer anderen Gesellschaftsord-
nung zu mildern wären. Aber dass der Mangel existierte, daran war nicht zu rütteln. Und seine Existenz anzuer-
kennen, hieß natürlich auch, das Unvermeidliche der lebenslänglichen Arbeit und des kaum die nackte Existenz 
erhaltenden Lebensstandards für die große Mehrzahl der Menschheit anzuerkennen.
 Die andere Quelle, aus der der Mechanismus der Verdrängung  seine Antriebskraft erhält, ist eng verwandt mit 
der ersten: der blinde Glaube der Menschen an die Grundprinzipien, die den Tabus und Verboten, den Regeln 
und Vorschriften für das Verhalten der Menschen in der Gesellschaft zugrunde liegen. Diese Prinzipien, von den 
Kultur- und Religionsapparaten der Gesellschaft entwickelt, werden von einer Generation an die andere weiterge-
geben, verinnerlicht und daher als unveränderliche Bestandteile der »Menschennatur« angesehen; zum Gewissen, 
zum Überich erstarrt, bilden sie strenge Kontrollinstanzen, die jeden, der ihre Gebote verletzt, mit tiefen Schuld-
gefühlen bestrafen. In ihnen hat die Gesellschaft so etwas wie eine psychische Polizeimacht zur Aufrechterhal-
tung von »Gesetz und Ordnung« im Inneren.
Was unsere Zeit von allen früheren Epochen unterscheidet, ist,  dass der Mechanismus der Verdrängung in den 
entwickelten kapitalistischen Ländern seine historische Rolle längst ausgespielt hat. Die von ihm durchgesetzte 
Arbeitsdisziplin und Selbstverleugnung ermöglichten die ungeheure Akkumulation des Kapitals und damit den 
Aufbau eines enormen industriellen Produktionsapparats. Die Entwicklung von Automation und Kybernetik in 
den letzten beiden Jahrzehnten zeigt an, dass das lange, lange Zeitalter, in dem sich die menschliche Existenz um 
die Unvermeidlichkeit des Mangels drehte, seinem Ende zugeht. Wer unter den Bedingungen, wie sie heute in 
den Vereinigten Staaten vorherrschen, immer noch an jene Unvermeidlichkeit glaubt,  unterliegt einem falschen 
Bewusstsein par excellence. Ein solcher  Glaube trägt nur dazu bei, eine unterdrückende Gesellschaftsordnung auf-
rechtzuerhalten und zu stützen, und sein Einfluß auf das Denken der Menschen reflektiert nichts als das anachronisti-
sche Vorherrschen einer überlebten Ideologie. Dieselben historischen Prozesse, die eine Abschaffung des Mangels ob-
jektiv möglich gemacht haben, tragen in großem Maße dazu bei, die psychische Polizeimacht der Gesellschaft zu 
schwächen. Die Entwicklung und Verbreitung der Rationalität, die dem spektakulären Fortschritt von Wissenschaft 
und Technologie entspringt und wiederum zu einer Triebkraft für ihn wird, haben den Glauben an viele der grundle-
genden Moralprinzipien, von denen das menschliche Verhalten gesteuert wird, gehörig geschwächt. Von den tiefrei-
chenden Veränderungen der wirtschaftlichen Realität überholt und von rationaler Kritik in all ihren Formen zersetzt, 
sind diese Prinzipien kein Fundament mehr für die repressive Struktur, zu deren Aufrechterhaltung sie bisher gedient 
haben.
Diese fortschreitende Zersetzung der wirtschaftlichen und ideologischen Grundlagen der Verdrängung hat in den ent-
wickelten kapitalistischen Ländern zu Konsequenzen geführt, die ebenso komplex und widersprüchlich wie bedeu-
tungsvoll sind. Auf der einen Seite sind die unmittelbarsten und deutlichsten Äußerungen von Verdrängung merklich 
zurückgegangen und aufgehoben: Sexuelle Beziehungen innerhalb und außerhalb der Ehe sind freier geworden; das 
Vorhandensein von erschwinglichen Verhütungsmitteln und ihre alltägliche Verwendung sind ein großer Schritt zur 
Befreiung der Frau aus dem häuslichen Joch; und die Kinder werden heute in mancher Hinsicht mit mehr Feingefühl 
und größerer Behutsamkeit großgezogen als früher. Auf der anderen Seite hat die Schwächung des Verdrängungsme-
chanismus nicht weniger deutliche negative Konsequenzen gehabt. Der alte Moralkodex, der sich größtenteils über das 
Gewissen des einzelnen Geltung verschaffte, geht klar und schnell seinem Ende zu. Der Monopolkapitalismus hat sich 
jedoch total unfähig gezeigt, eine neue Moral zu erzeugen, die das menschliche Verhalten in einem Zeitalter des poten-

7



tiellen Überflusses steuern könnte. Als Folge davon muss der Schutz der Gesellschaft  gegen destruktives Verhalten 
immer mehr durch äußeren Zwang aufrecht erhalten werden - durch finanzielle Belohnungen und Strafen und vor 
allem durch Polizei und Gerichte. dass dieser äußere Zwang einen wirksamen Moralkodex nicht ersetzen kann, 
wird auf tausenderlei Weise, im Großen und im Kleinen sichtbar. So ist die Quote der Verbrechen weit schneller 
gestiegen als die Bevölkerungsziffer. Doch vielleicht ist das immer größere Ausmaß, in dem die ganze Atmo-
sphäre des entwickeltsten kapitalistischen Landes mit Gewalt durchsetzt wird, noch symptomatischer - und er-
schreckender. Wer in der Stadt wohnt, ist, wie die New York Times am 20. Mai 1963 berichtet, »voller Furcht, 
selbst bei Tageslicht die Parks zu benutzen«. Und die Polizeistationen in New York und anderswo geben beson-
dere Broschüren heraus, in denen den Bürgern geraten wird, nur spazierenzugehen, wo die Straßen beleuchtet 
sind, nachts alle Türen doppelt zu verschließen und sie nur zu öffnen, wenn der Besucher sich durch ein besonde-
res Klopfzeichen zu erkennen gegeben hat. »Sogar in Philadelphia, der Stadt der brüderlichen Liebe«, sagt Phil-
adelphias früherer Bürgermeister Richardson Dilworth, »würde ich es nicht für angebracht halten, nachts auf der 
Straße zu sein, es sei denn in einem Taxi mit verschlossenen Türen.« Das ist das zwangsläufige Schicksal einer 
Gesellschaft ohne Glauben und Moral - und ohne die Fähigkeit, ihren Mitgliedern Möglichkeiten zu verschaffen, 
in der diese ihre Energien für menschlich interessante und wertvolle Zwecke einsetzen können.

Zu den wichtigsten Erkenntnissen von Freud gehört, dass die Kultur nicht nur auf der Verdrängung libidinöser Triebe 
beruht, sondern auch und nicht weniger entscheidend darauf, dass diese in bedeutendem Maße zu schöpferischen Zwe-
cken kanalisiert werden; wir meinen den Prozess, den er Sublimation nannte. In dem Maße, wie der Zwang zur Ver-
drängung nachlässt und der Verdrängungsmechanismus zusammenbricht, zeigt sich, dass die Kultur nur gedeihen 
kann, wenn die Kanäle der Sublimation ständig erweitert und vertieft werden, wenn die Menschen immer neue Mög-
lichkeiten für die Befriedigung ihrer latenten Energien finden können. Doch tritt im Monopolkapitalismus das genaue 
Gegenteil ein: Der ganze Lebensprozess der Sublimation ist in Gefahr, zusammenzubrechen. Wie soll man den mangeln-
den Sinn der Arbeit, die abstumpfende Langeweile der Freizeit, den Niedergang von allem, was Kultur heißt, den Verfall 
von politischer Aktivität als Kampf um den Kurs, den die Gesellschaft einschlagen soll, sonst interpretieren?
Unter diesen Umständen ist es nicht schwer zu verstehen, warum die Sexualität wiederum und immer mehr zum haupt-
sächlichen Mittel der Befriedigung libidinöser Triebe geworden ist. In der herrschenden Ideologie drückt sich das erneu-
te Aufflammen der Sexualität in dem Festhalten daran aus, dass man das Glück in den eigenen vier Wänden finden kön-
ne, in den Armen seines Ehepartners und in dem Schoße der Familie. Dieses Aufflammen zeigt sich nicht weniger deut-
lich in der Kultur des Volkes und in dem unablässigen Appell der Verkaufsstrategen an die Sexualität als die Urquelle 
des Vergnügens - zu erlangen durch den Kauf eines Autos oder eines Stücks Seife, durch eine Reise, ein  neues Kleid 
oder ein Schmuckstück.
Aber diese »Reprimitivisierung« funktioniert nicht. In den betreffenden Prozessen besteht ein wesentliches Missverhält-
nis: Tabus und Sublimierungen sind wichtig für die Bändigung libidinöser Energien und ihre Lenkung in andere Rich-
tung, aber die Schwächung der Tabus und die Blockierung der Sublimationskanäle haben nicht automatisch zur Folge, 
dass sich die libidinösen Triebe wieder auf ihre ursprünglichen biologischen Ziele richten. Im Gegenteil, die Folge ist 
nur, dass die psychische Fähigkeit des Menschen, seine libidinösen Bedürfnisse direkt zu befriedigen, noch weiter zer-
stört wird. Die scheinbaren Möglichkeiten, die die erneute Bedeutung der Sexualität so reichlich bietet, können im we-
sentlichen nicht verwirklicht werden: Der empfindungslos gewordene Mensch leidet an einer Art psychischer Kastrati-
on, an der Unfähigkeit, durch sexuelle Betätigung eine psychische Katharsis zu erfahren. So vieles, was einst verboten 
war, ist jetzt erlaubt, und was jetzt erlaubt ist, ist nicht mehr das gleiche wie das, was einst verboten war. Die alten Ver-
bote und Ermahnungen sind vor dem anstürmenden Rationalismus zurückgewichen und zeitweilig außer Kraft getreten, 
nicht jedoch, ohne die Handlungen, die durch sie verhütet werden sollten, ihres emotionalen Inhalts zu entleeren und sie 
somit ihres Sinns und ihrer Kraft, Befriedigung zu spenden, zu berauben. Die Ähnlichkeit mit dem, was im ökonomi-
schen Bereich vor sich gegangen ist, ist verblüffend: Die Rationalisierung in der Funktionsweise der menschlichen und 
der ökonomischen Grundeinheiten dieser Gesellschaft schreitet im gleichen Maße fort, wie die Arbeit jeglichen Sinn 
verliert. Die »Verkümmerung des Sexuallebens«, von der Freud sprach, ist nicht die Verkümmerung der sexuellen Betä-
tigung; es ist die Verkümmerung des psychischen Inhalts und Sinns dieser Betätigung.
Wie so oft, sind auch hier die Erscheinungsformen irreführend. Die Getriebenheit von Don Juan und von Messalina wird 
heute nicht mehr als Ausdruck einer überschäumenden Lebensfreude, sondern als Zeichen dafür angesehen, dass sie nie 
zur sexuellen Befriedigung gelangten und deshalb ständig auf der Suche nach Partnern waren, die ihnen helfen konnten, 
das Unerreichbare zu erreichen; und ebenso müssen wir die sexuelle Besessenheit dieser Gesellschaft nicht etwa als 
Ausdruck einer allgemeinen Steigerung der sexuellen Befriedigung, sondern als klares Zeichen einer sexuellen Fehlhal-
tung ansehen. Diese Fehlhaltung kann die Form einer Schwächung der physischen Fähigkeit zum Sexualakt annehmen. 
Wichtig ist jedoch, dass sie nicht diese Form annehmen muss, sondern sich ebenso gut darin ausdrücken kann, dass der 

8



Mensch durch den Sexualakt keine psychische Entlastung erfährt oder seine Fähigkeit dazu bedeutend reduziert ist. Wie 
Freud enthüllte und später dann Wilhelm Reich im einzelnen auseinandersetzte und betonte, ist beides keineswegs 
identisch: Die physische Potenz kann, was häufig der Fall ist, mit psychischer, orgastischer Impotenz einhergehen, von 
der wiederum alle Arten von neurotischen Störungen ausgehen.
Die wichtigste Folge der sexuellen Fehlhaltung besteht darin, dass sie die »innere Welt« zerstört, die den Menschen mit 
der Düsternis und dem Druck der Außenwelt versöhnen soll. Statt ihm bei der Überwindung seiner Unfähigkeit, 
menschliche Beziehungen einzugehen, zu lieben und sich solidarisch zu verhalten, zu helfen, verwandelt sich die Sexua-
lität in eine Quelle von Spannung und Frustration. Wieder einmal begegnen wir dem  Widerspruch, dass eine partielle 
Rationalität mit völliger Irrationalität einhergeht. Das wachsende Wissen untergräbt alte Tabus  und Hemmun-
gen, vermindert die Unaufgeklärtheit und Angst, macht sexuelle Betätigung in größerem Umfang möglich. Zu-
gleich wächst die Kluft zwischen der anscheinenden Befriedigung des sexuellen Verlangens und der durch den 
Sexualakt gewonnenen Befriedigung, und das durch psychische Unzulänglichkeit verursachte Leid wird nieder-
drückender und unerträglicher. »Das zunehmende Wissen über das Sexualleben hat sich für die Frauen eher zum 
Schlechteren als zum Besseren ausgewirkt«, schreibt Dr. Dingwall, ein englischer Erforscher der amerikanischen 
Gesellschaft. »Denn je mehr sie wusste, desto mehr hatte sie den Verdacht, betrogen zu werden.« Und er kommt 
zwangsläufig zu dem Schluss, dass »der Mangel an voller sexueller Befriedigung den Kern der Verdrossenheit 
bildet, die sich bei so vielen amerikanischen Frauen zeigt«, und dass er sich »auf alle Bereiche des Lebens aus-
wirkt«. 
 Der am unmittelbarsten betroffene Lebensbereich ist natürlich  der der ehelichen Beziehungen. Durch ihre sexu-
elle Fehlhaltung mit psychischen Schädigungen versehen, neigen beide Ehepartner dazu, in einen Zustand emo-
tionaler Trübsal zu geraten, die sie zugleich daran hindert, einander das zu geben, was sie brauchen, und die Ursa-
chen ihres Verdrusses zu verstehen. Mann und Frau fühlen sich »betrogen« und möchten dem ändern die Schuld 
geben. Was Freud die »frühere Überschätzung des Sexualobjekts« nannte, wird jetzt zu dessen aggressiver Her-
absetzung. Was einmal so bewundert wurde, verwandelt sich nun in einen Anlass zu Ärger und Erbitterung und 
führt zu Streit und gegenseitigen Beschuldigungen wegen Dingen, die mit dem wirklichen Problem gar nichts zu 
tun haben. Die bei solchen Gelegenheiten gezeigte Feindseligkeit erzeugt Schuldgefühle und Gewissensbisse; 
diese Gefühle führen zur Versöhnung; und mit der Versöhnung beginnt der ganze Teufelskreis von neuem. dass 
der Mann durch sexuelle Beziehungen ein gewisses Maß an körperlicher Entspannung gewinnen kann, während 
diese Möglichkeit für die Frau weitaus begrenzter ist, bestärkt in der Ehefrau leicht ein Gefühl, missbraucht und 
ausgebeutet zu werden. Das wiederum führt zu einem ständigen Verlangen, dass der Mann wenigstens in anderen 
Bereichen des Ehelebens seinen Verpflichtungen nachkomme. Dieser, der wiederum an der quälenden Ungewiss-
heit leidet, ob an der Unzufriedenheit seiner Frau nicht doch seine eigene außergewöhnliche Unzulänglichkeit 
schuld sei, gibt diesem Druck nach. Er verdoppelt seine Anstrengungen, für die Familie zu sorgen, versucht, sich 
im Hause so nützlich wie möglich zu machen, und stürzt sich in Schulden, um ihren Launen zu genügen. Er stellt 
seine Frau auf ein Piedestal und tut alles, was er kann, sie zu besänftigen, indem er ständig bereit ist, ihren An-
weisungen zu folgen - und entdeckt dann nur, dass all seine Anstrengungen vergeblich sind, dass er ihre Wünsche 
mit nichts befriedigen kann und dass er, statt ihre Zuneigung zu gewinnen, bloß ihre Achtung verliert.
 Es gibt viele Arten, auf die die Menschen dieser misslichen Lage  zu entrinnen suchen, wobei die Unterschiede 
von Faktoren wie dem wirtschaftlichen und gesellschaftlichen Status, dem religiösen und ethnischen Rahmen und 
besonderen Persönlichkeitsmerkmalen abhängen. Die in den meisten Fällen illusorische Ansicht, ein Wechsel der 
Partner werde für Abhilfe sorgen, führt in einigen Gesellschaftsschichten zu einem Überhandnehmen außereheli-
cher Beziehungen und in großer und immer größerer Zahl zu Familienzusammenbrüchen durch Scheidung, Tren-
nung oder Verlassen. Die rasch steigende Scheidungsquote hat die Family Service Association of America [ame-
rikanische Vereinigung zur Familienbetreuung] zu der Erklärung veranlasst, dass »der Zusammenbruch der Fa-
milie Amerikas soziales Problem Nummer l« ist. 
Wo die Scheidung aus wirtschaftlichen oder religiösen Gründen vermieden wird und die Eheleute zusammen 
bleiben, herrscht in  der Familie häufig die Atmosphäre von Kälte und offener Feindschaft. Menschen, die wenig 
oder gar keine wirtschaftliche Bewegungsfreiheit haben und der unerbittlichen Notwendigkeit unterworfen sind, 
für ihren und ihrer Kinder Lebensunterhalt zu sorgen, fügen sich in ihr Schicksal. Lebensunfähig, nur durch die 
objektive Unmöglichkeit, ihr Leben zu ändern, zusammengehalten, kosten sie ihr Elend aus bis zum bitteren 
Ende und schließen ihr Leben ab, ohne ihre Fähigkeiten und schöpferischen Möglichkeiten je entdeckt und je ent-
wickelt zu haben. Für viele wird der Alkohol zum einzigen Trost, für einige der Selbstmord ein trauriges Entrinnen.
Wer wirtschaftlich besser dran ist, erwartet oft Erleichterung von  der Veränderung äußerer Umstände. Getrieben von 
der ebenfalls illusorischen Vorstellung, dass die ihnen unerreichbare emotionale Katharsis durch eine andere Umge-
bung erlangt werden könne, ziehen sie in ein anderes Haus, umgeben sich mit teurem Klimbim, reisen häufig ins Aus-
land. Ständig auf der Suche nach einer neuen Möglichkeit, ihren Erlebnishunger zu stillen, bilden sie den Prototyp des 
sprichwörtlich rastlosen amerikanischen Konsumenten, der stets empfänglich ist für neue Moden und Marotten, neue 

9



Produkte und Modelle - neue Beruhigungstabletten und schmerzstillende Mittel.
Ein anderer Kurs wird mit dem verfolgt, was man die HiFi- Haltung, den geistigen Hochgenuss nennen könnte, den 
sich Angehörige der freien Berufe, der Unterhaltungs- und Massenkommunikationsindustrie, College- und Universi-
tätslehrer und -Studenten verschaffen. Entsprechend ihrer Erziehung und der Art ihrer Tätigkeit sind diese Menschen 
wahrscheinlich besonders  empfindsam, was den Widerspruch zwischen dem Nachlassen der Verdrängung und den 
wachsenden Hindernissen betrifft, die die monopolkapitalistische Gesellschaft der Befriedigung emotionaler Triebe in 
den Weg legt. Ihre Reaktion auf die Krise besteht oft in einer wahnsinnigen Anstrengung, auf der individuellen Ebene 
durch eine Art »Resublimation« eine Lösung zu finden. Dieser Versuch trägt, wird er mit Absicht unternommen, alle 
Kennzeichen der Arbeitstherapie. Man beginnt zu malen oder Dekorationen zu entwerfen, wird zum Kenner von raren 
objets d'art, sammelt Schallplatten (häufig mit entschiedener Begrenzung auf ein besonderes Land oder eine bestimmte 
historische Zeit) - auf diese Weise findet der »kulturelle« Trieb seinen charakteristischen Ausdruck. Seine Künstlich-
keit ist gewöhnlich ganz klar zu erkennen. Die Bücher werden wahrscheinlich nie aufgeschlagen, damit der ge-
schmackvoll gestaltete Schutzumschlag schön bleibt; das ständige Laufen des technisch hervorragenden Plattenspielers 
kündet nicht so sehr von der Liebe zur Musik als von der Furcht vor der Stille; das Hocken über den Katalogen der An-
tiquare und Kunsthändler oder die Auswahl neuer Stoffe zur Neugestaltung des Wohnzimmers können kaum mehr sein 
als eine zeitweilige Flucht vor der Notwendigkeit, mit seinen Gedanken und Gefühlen allein zu sein. Die Befriedigung, 
die man sich damit verschafft, ist genauso armselig wie jene, die einem vorenthalten wird und ersetzt werden soll. Am 
stärksten spürbar und auch am wichtigsten ist die Suche nach Ersatzbefriedigung im Bereich der Eltern/Kind-Bezie-
hungen. Der Glaube, dass die Schwierigkeiten zwischen den Ehepartnern durch deren gemeinsame Verantwortung und 
Zuneigung für die Kinder gemildert würden, ist fast überall anzutreffen. In Wirklichkeit werden die Probleme durch die 
Ankunft eines Kindes alles andere als gelöst, sondern meistens noch verstärkt und erschwert. Zwar ist es mit Genugtu-
ung und Stolz verbunden, Kinder zu haben, doch beschneiden die Lasten und Verpflichtungen, die den Eltern damit 
auferlegt werden, deren Freiheit und vermehren noch die bereits bestehenden Belastungen und Spannungen, unter de-
nen sie leben. Und bricht die Ehe dann zusammen, wird die Trennung durch die Kinder emotional noch traumatischer 
und wirtschaftlich schwieriger.
Solche unangenehmen Tatsachen werden aus dem allgemein akzeptierten Klischee vom Familienleben in den Verei-
nigten Staaten von heute ausgemerzt. Nach diesem Klischee scheinen die Kinder auf ein noch höheres Piedestal erho-
ben zu werden als die Frauen. Ständig werden sie mit Liebe und Aufmerksamkeiten überschüttet, und ein großer und 
größer werdender Teil des Familieneinkommens wird der Befriedigung ihrer Wünsche gewidmet. Und doch demons-
triert diese Vergötterung des Kindes, wie sie von der herrschenden Ideologie herausgestrichen und von der immer ge-
genwärtigen Verkaufsförderung ausgeschlachtet wird, alles andere, als dass das Land ein Paradies für Kinder ist; viel-
mehr weist sie darauf hin, wie problematisch die Stellung des Kindes in der Gesellschaft und die Beziehungen der El-
tern zu ihren Kindern sind. Denn selbst in ihren Gefühlen verkümmert, unfähig, einander das zu geben, was sie brau-
chen, hin und her gerissen zwischen der natürlichen und gesellschaftlich geforderten Liebe für die Kinder und der oft 
unwiderstehlichen Versuchung, diese wenigstens teilweise für die Unfähigkeit, aus der einengenden Misere ihres Le-
bens auszubrechen, verantwortlich zu machen,  sind die Eltern keineswegs imstande, die emotionalen Bedürf- 
nisse der Kinder zu befriedigen oder gesunde Beziehungen zu ihnen herzustellen.
 Diese Ambivalenz vermehrt die Spannung, die in der Atmosphäre der Familie herrscht, eine Spannung, die 
sich in heftigen Auseinandersetzungen oder wortloser Feindschaft oder krampfhaftem »Zusammensein« aus-
drücken kann. Das Kind, das stets ein feines Gespür für seine Umgebung hat, wird davon zwangsläufig bis 
in die Tiefen seines Seins beeinflusst. Die Beziehungslosigkeit seiner Eltern formt seine eigene Persönlich-
keit; die Affekt-Verkümmerung der einen Generation wird als Charakterzug an die nächste Generation »ver-
erbt« und lahmt und zerstört deren Leben.
In einer kleinen Minderheit der Fälle, die leider im Steigen begriffen ist, drückt sich die Frustration der El-
tern in unkontrollierter Aggressivität aus, die alle Hemmungen durchbricht und zu einer unvorstellbaren 
Brutalität gegen die Kinder führt. 16 öfter noch drückt sie sich in einer Nachsichtigkeit aus, hinter der sich 
nur Interesselosigkeit und ein Mangel an Anteilnahme an der Entwicklung der Kinder verbergen. Wenn die 
Eltern ihre Kinder ermuntern, Stunden vor dem Fernsehschirm zu verbringen oder sonst zu tun, was sie wol-
len, möchten sie im Grunde nichts, als in Ruhe gelassen werden. Immer jemandem im Weg, immer beiseite 
geschoben, bekommen die Kinder das Gefühl, unerwünscht zu sein, bloß Mühe zu machen und Kosten zu 
bereiten. Meistens bekommen die Eltern jedoch, da sie keine spontane Zuneigung zu ihren Kindern empfin-
den können und dies den ideologischen Normen und den Ansprüchen des Gewissens widerspricht, heftige 
Schuldgefühle, die sie dadurch zu besänftigen suchen, dass sie sich überschlagen, um ihren Kindern Zeichen 
der Liebe und Zuneigung zu geben. dass diese Besorgtheit künstlich ist, dass sie nicht wirklicher Wärme und 
Einfühlung in das Kind entspringt, ist für jeden fühlbar - am meisten für das Kind selbst, den wirksamsten 
und zuverlässigsten Lügendetektor. Von Heuchelei umgeben zu sein, das ist die tägliche Erfahrung des Kin-
des. Es registriert alles, was in seiner Umwelt geschieht, ahmt von frühester Zeit alles nach und wird von der 

10



Einstellung der Eltern zueinander ebenso sehr beeinflusst wie von ihrer Eins tellung zu ihm. Selbst wenn es 
alle äußeren Bekundungen der  Liebe empfängt, kann es gar nicht anders, als von der Beziehungslosigkeit der 
Erwachsenen bis ins Tiefste betroffen zu sein: Unter den günstigsten Umständen von der Welt kann man das 
Kind nicht von der eisigen Temperatur der Erwachsenenwelt isolieren. Das ziellose Treiben der Eltern, ihre 
Spannungen, Frustrationen und Langeweile müssen sich dem Charakter des Kindes und seiner Entwicklung 
aufprägen. So formen die Eltern das Kind nach ihrem Bilde. Genauso wie die Eltern ihr Vertrauen in die 
Gesellschaft verloren, ihren Glauben an ihre Ideologie aufgegeben haben, ihrer Arbeit und ihren Mitmenschen 
feindlich gesonnen sind, so verlieren die Kinder ihren Glauben an ihre Eltern und durchschauen die Heuchelei 
ihrer Gebote und Ermahnungen. Alle miteinander befinden sie sich in einem Dschungel ohne Liebe und 
Vertrauen, ohne erstrebenswertes Ziel und ohne Ideal, für das es sich lohnen würde, einzutreten.

Diese Sachlage ist nicht mit guten Wünschen oder Beschwörungsformeln zu ändern. Erklärungen wie die, dass den 
Vereinigten Staaten eine »geistige Erneuerung« oder eine Klärung der »nationalen Ziele« nottäte, sind ebenso sympto-
matisch für den pathologischen Zustand, gegen den sie sich richten, wie sie unfähig sind, dessen Wesen und Ursprünge 
zu begreifen. Wenn ein so feinfühliger und aufmerksamer Autor wie Paul Goodman allen Ernstes erklärt, dass »unsere 
Gesellschaft nicht beides kann: ein konformistisches und nichtswürdiges System aufrechterhalten und begabte, begeis-
terte Menschen haben, die es mit Leben erfüllen«, nur um zu schließen; »Wenn Tausend Menschen in allen Lebensbe-
reichen sich auf die Hinterbeine stellen und den Mund aufmachen und nicht nachgeben, dann werden wir unser Land 
zurückerobern«, dann kann man sich ein Bild machen von der Unfähigkeit selbst unserer besten Sozialkritiker, das 
wirkliche Wesen und Ausmaß der Krise unserer Zeit zu erkennen. Denn hinter der Hohlheit, der Entwürdigung und 
dem Leiden, das die menschliche Existenz in dieser Gesellschaft vergiftet, befindet sich die tiefreichende Irrationalität 
und der moralische  Bankrott des Monopolkapitalismus selbst. Keine wütenden Proteste, keine Reformen im Rahmen 
der monopolkapitalistischen Gesellschaft können den Verfall des Ganzen aufhalten. Und mit jedem Tag zeigt sich 
deutlicher, dass dieser Verfall die Rationalität selbst der spektakulärsten Fortschritte im wissenschaftlichen Wissen, 
in technischen und organisatorischen Kenntnissen zunehmend problematisch macht. Verbesserungen der Massen-
kommunikationsmittel beschleunigen nur noch den Niedergang der Volkskultur. Die äußerste Perfektion in der Fabri-
kation von Zerstörungswaffen macht ihre Produktion nicht rational. Die Irrationalität des Zwecks negiert alle Verbes-
serungen der Mittel. Rationalität selbst wird zu etwas Irrationalem. Wir haben einen Punkt erreicht, an dem die einzi-
ge Rationalität darin liegt, das hoffnungslos irrational gewordene System umzustürzen. Wird eine solche Aktion in 
der nötigen Stärke und Intensität in die Wege geleitet werden? Von dieser Frage hängt unverkennbar die Zukunft der 
Vereinigten Staaten und des Monopolkapitalismus ab. Auch die Zukunft der Menschheit ist, wenn auch indirekt, für 
lange Zeit davon betroffen.
Die Antwort der traditionellen Marx-Orthodoxie - dass das Industrieproletariat sich schließlich in einer Revolution 
gegen seine kapitalistischen Unterdrücker erheben muss - klingt nicht länger überzeugend. Die Industriearbeiter sind 
eine verschwindende Minderheit der amerikanischen Arbeiterklasse, und ihr organisierter Kern in den Grundstoffin-
dustrien ist in großem Maße als Konsumenten und ideologisch abgerichtete Mitglieder der Gesellschaft in das System 
integriert. Sie sind nicht wie in Marx' Tagen die besonderen Opfer des Systems, obwohl sie zusammen mit allen ande-
ren Klassen und Schichten unter seiner Naturwüchsigkeit und Irrationalität leiden - mehr als einige, weniger als ande-
re.
Das System hat natürlich seine speziellen Opfer. Das sind die Arbeitslosen und die Arbeitsunfähigen, die umherzie-
henden Farmarbeiter, die Bewohner der Großstadtgettos, die Schulentlassenen, die Alten, die sich von mageren Ren-
ten ernähren - mit einem Wort: die Außenseiter, jene, die nur begrenzt über Kaufkraft verfügen und sich nicht die Be-
friedigungen des Konsums, so wie diese nun mal sind, verschaffen können. Aber diese Gruppen sind trotz ihrer ein-
drucksvollen Zahl zu heterogen, zu zerstreut und auseinandergerissen, als dass sie in der Gesellschaft als geschlossene 
Kraft auftreten könnten. Und die Oligarchie weiß, wie sie sie durch Almosen und milde Gaben teilen und davon abhal-
ten kann, zum Lumpenproletariat aus verzweifelten Hungerleidern zu werden.
Wenn wir unsere Aufmerksamkeit auf die inneren Triebkräfte des entwickelten Monopolkapitalismus beschränken, ist 
der Schluss kaum zu umgehen, dass eine schlagkräftige revolutionäre Aktion nur eine dürftige Aussicht hat, das Sys-
tem zu stürzen. Aus diesem Blickwinkel gesehen, dürfte der wahrscheinlichere Verlauf der Entwicklung eine Fortset-
zung des gegenwärtigen Verfallsprozesses sein, wobei der Widerspruch zwischen dem Zwang des Systems und den 
elementaren Bedürfnissen der menschlichen Natur immer unerträglicher wird. Das logische Ergebnis wäre die Verbrei-
tung immer heftigerer psychischer Störungen, die zu der Schwächung und schließlichen Unfähigkeit des Systems füh-
ren muss, nach seinen eigenen Bedingungen zu funktionieren. 
Doch wie wir im siebten Kapitel betont haben, besteht der entwickelte Monopolkapitalismus nicht isoliert, und jede 
Spekulation über seine Zukunft, die nur seine, inneren Gesetze und Tendenzen in Betracht zieht, kommt bestimmt zu 

11



falschen Ergebnissen. Die Vereinigten Staaten beherrschen mehr oder weniger alle Länder und Bereiche der sogenann-
ten »freien Welt« und beuten sie aus, und sie stoßen dementsprechend auf verschieden starken Widerstand. Die höchste 
Form des Widerstands ist der revolutionäre Krieg mit dem Ziel, sich aus dem kapitalistischen Weltsystem zu lösen und 
Gesellschaft und Wirtschaft auf sozialistischer Grundlage neu aufzubauen. Solche Kriege hat es seit dem Zweiten 
Weltkrieg immer wieder gegeben, und die revolutionären Völker haben in Vietnam, China, Korea, Kuba und Algerien 
eine Reihe von historischen Siegen errungen. Diese Siege haben zusammen mit der immer deutlicher werdenden Unfä-
higkeit der unterentwickelten Länder, ihre Probleme im Rahmen des kapitalistischen Weltsystems zu lösen, die Saat 
der Revolution über die Kontinente von Asien, Afrika und Lateinamerika verbreitet. Einiges von dieser Saat wird rasch 
aufgehen und reifen, anderes langsamer, und noch anderes vielleicht erst nach einer langen Reifezeit. Auf jeden Fall 
scheint klar, dass sie nicht auf unfruchtbaren Boden gefallen ist. Es ist nicht mehr bloß rhetorisch, von der Weltrevoluti-
on zu sprechen: Der Ausdruck beschreibt, was bereits Realität ist und sicher immer mehr zum beherrschenden Kennzei-
chen der Epoche wird, in der wir leben.
Was diese Tatsache für die Zukunft des Monopolkapitalismus bedeutet, wird erst langsam sichtbar. Die herrschende 
Klasse der Vereinigten Staaten begreift instinktiv und durch ihre Erfahrung, dass jeder Fortschritt der Weltrevolution für 
sie - wirtschaftlich, politisch und moralisch - eine Niederlage bedeutet. Überall, wo ein solcher Fortschritt droht, muss 
sie sich ihm widersetzen, und zwar mit allen verfügbaren Mitteln; dabei rechnet sie damit, dass ihre enorme Überlegen-
heit in der Waffentechnik ihr den Sieg bringen wird. In Wahrheit gibt es jedoch für die Seite der Konterrevolution keine 
wirklichen Siege. Der revolutionären Auflehnung liegen reale wirtschaftliche, soziale und bevölkerungspolitische Pro-
bleme zugrunde; und das ganze Wesen der Konterrevolution besteht darin, dafür zu sorgen, dass diese Probleme nicht 
rational in Angriff genommen, geschweige denn gelöst werden. Die Konterrevolution kann viele Schlachten gewinnen 
und hat tatsächlich schon viele gewonnen, aber der Krieg geht weiter und greift unerbittlich auf neue Völker und neue 
Regionen über. Und in dem Maße, wie er sich ausbreitet, wächst die Einmischung der Vereinigten Staaten.
Niemand kann voraussehen, was alles für Folgen den Vereinigten Staaten aus ihrer zunehmenden Verpflichtung für die 
Sache der Konterrevolution auf der ganzen Welt erwachsen, doch kann gleichfalls niemand daran zweifeln, dass der in-
nere wie der äußere Gang der Ereignisse tief davon beeinflusst werden wird. Auf lange Sicht gesehen mag sich diese 
Verpflichtung vor allem auf die Jugend des Landes auswirken. Der Bedarf an militärischem Menschenmaterial scheint 
mit Sicherheit zu steigen; es könnte sein, dass es für junge Amerikaner bald normal ist, mehrere Jahre ihres Lebens - so-
fern sie das Glück haben, am Leben zu bleiben - in den Dschungeln und Bergen von Asien, Afrika und Lateinamerika zu 
kämpfen. Die psychische Belastung und  das körperliche Leid, das sie samt ihren Familien erfahren müssen, werden 
der Qual, die ihnen eine gegenmenschliche Gesellschaftsordnung zufügt, eine neue Dimension beigeben. Wird 
das den bereits so weit fortgeschrittenen Verfallsprozeß lediglich beschleunigen? Werden vielleicht mehr und 
mehr Menschen sich über die dringliche Notwendigkeit einer grundlegenden Veränderung klar werden? Oder 
wird die herrschende Klasse Amerikas, wie manche glauben, durch die immer offenkundiger werdende Aus-
sichtslosigkeit ihrer Sache dazu getrieben werden, die Welt mit nuklearem Massenmord zu überziehen? dass kei-
ner diese Fragen heute beantworten kann, bedeutet, dass nichts ausgeschlossen ist, dass eine Aktion mit dem Ziel, 
den Gang der Ereignisse zu ändern, Aussicht auf Erfolg hat. Es gibt sogar Anzeichen, besonders in der Befrei-
ungsbewegung der Neger im Süden, den Aufständen in den Stadtgettos und dem wachsenden Protest von Studen-
ten und Professoren gegen den Krieg in Vietnam, dass bedeutende Teile der amerikanischen Bevölkerung bereit 
sind, sich einem aktiven Kampf gegen eine zunehmend als unerträglich empfundene Gesellschaftsordnung anzu-
schließen. Wenn das so ist, wer kann dann sagen, wie viel in Zukunft zu ihnen stoßen werden?
Aber selbst wenn die gegenwärtigen Protestbewegungen scheitern oder fehlschlagen sollten, wäre das kein 
Grund, die Möglichkeit einer wirklich revolutionären Bewegung in den Vereinigten Staaten für immer auszu-
schließen. In dem Maße, wie die Weltrevolution sich ausbreitet und die sozialistischen Länder durch ihr Beispiel 
zeigen, dass es möglich ist, die Überlegenheit des Menschen über die Naturgewalten zum Aufbau einer rationalen 
Gesellschaft zu nutzen, die die menschlichen Bedürfnisse von Menschenwesen befriedigt, werden sich immer 
mehr Amerikaner fragen müssen, was sie nun für richtig halten. Und geschieht das erst einmal im Massenmaß-
stab, dann werden die mächtigsten Stützen des jetzigen irrationalen Systems zusammenbrechen, und das Problem, 
ein neues zu schaffen, wird sich als reine Notwendigkeit aufdrängen. Das wird nicht in fünf Jahren oder zehn ge-
schehen, vielleicht überhaupt nicht mehr in diesem Jahrhundert: Wenige große Dramen der Geschichte spielen 
sich in so kurzer Zeit ab. Aber vielleicht noch wenigere ändern, wenn sie erst einmal in Gang gekommen sind, ihr 
Wesen oder wechseln ihre Richtung, bevor sie nicht all ihre Möglichkeiten entfaltet haben. Das Drama unserer 
Zeit ist die Weltrevolution; sie kann nicht zu Ende gehen, bevor sie nicht die ganze Welt umschließt. Inzwischen 
ist das, was wir in den Vereinigten Staaten benötigen, eine historische Perspektive, Mut, die Tatsachen zu sehen, 
und Vertrauen in die Menschheit und ihre Zukunft. Besitzen wir das, so können wir unsere moralische Verpflich-
tung erkennen, uns dem Kampf gegen ein übles und destruktives System zu widmen, das jene, die unter ihm le-
ben, verkrüppelt, unterdrückt und entehrt und Millionen andere auf der ganzen Welt mit Vernichtung und Tod be-
droht.

12


